
355

Christian Francken

Christian Francken (1549–1610 után) életútjának és intellektuális teljesítményének 
vizsgálata egy idősebb kutatógeneráció tagjaihoz kötődik. A két alkalommal, 1585-
ben, valamint 1589 és 1593 között Erdélyben tartózkodó gondolkodó európai össze-
hasonlításban is egyedülálló – radikális valláskritikai tartalmuk miatt lappangó vagy 
éppen a szerzőjüket fel nem tüntető – műveit főként Keserű Bálint1 és Pirnát Antal2 
kutatásai tárták fel, és látták el alapvető és magas színvonalú elemzésekkel. E forrás-
feltárások folyamatos nemzetközi visszhangra találtak, elég csak Lech Szczuczki 1972-
ben lengyelül, majd német és magyar nyelven is megjelent monográfiájára utalnunk,3 
aki maga is sajtó alá rendezte a német gondolkodó nyomtatásban már megjelent és 
kéziratban maradt műveinek és leveleinek némelyikét. Hazai környezetben legutóbb 
Balázs Mihály4 és Újlaki-Nagy Réka5 foglalkoztak az életmű egyes részleteivel, mi-
közben a 2010-es években főként olasz kutatásokról beszélhetünk, az olaszon6 kívül 

* A tanulmány elkészítését „A magyar filozófia története a korai újkorban (1570-1710)” című OTKA-
projekt (NKFIH-OTKA 137963) támogatta.
1 Keserű Bálint, Christian Franckens Tätigkeit im ungarischen Sprachgebiet und sein unbekanntes Werk 
„Disputatio de incertitudine religionis Christianae“ = Antitrinitarianism in the Second Half of the 16th 
Century, ed. Róbert Dán, Antal Pirnát, Budapest, Akadémiai, 1982, 73–84.
2 Pirnát Antal, Arisztoteliánusok és antitrinitáriusok, Helikon, 1971/3–4, 363–392; Uő., Christian Francken 
egy ismeretlen munkája, Irodalomtörténeti Közlemények, 1983/1–3, 107–119.
3 Lech Szczucki, W kręgu myślicieli heretyckich, Wrocław–Warszawa–Kraków–Gdańsk, Zakład Narodowy 
im. Ossolińskich, 1972; Uő., Philosophie und Autorität: Der Fall Christian Francken = Reformation und 
Frühau'lärung in Polen: Studien über den Sozinianismus und seinen Einfluß auf das westeuropäische 
Denken im 17. Jahrhundert, hg. Paul Wrzecionko, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1977, 157–243; 
Uő., Két 16. századi eretnek gondolkodó: Jacobus Palaeologus és Christian Francken, ford. Varsányi István, 
Schulek Frigyes, Budapest, Akadémiai, 1980, 83–123.
4 Balázs Mihály, A nonadorantizmus két kelet-közép-európai módozatáról a 16. században (Martin Seidel 
és Szymon Budny), Keresztény Magvető, 2017/2–3, 287–304; Uő., Trauzner Lukács „megtérése” = Uő., 
Felekezetiség és fikció: Tanulmányok a 16–17. századi irodalmunkról, Budapest, Balassi, 2006, 109–118.
5 Újlaki-Nagy Réka, Christians or Jews? Early Transylvanian Sabbatarianism (1580–1621), Göttingen, 
Vandenhoeck & Ruprecht, 2022, főként 27–52; Uő., Faith, Scripture, and Reason: 4e Debate between 
Transylvanian Sabbatarians and Christian Francken, Hungarian Historical Review, 2021/4, 653–674; 
Uő., Szombatos kéziratok vitája Christian Franckennel, Magyar Könyvszemle, 2020/4, 287–302.
6 Mario Biagioni, Christian Francken e le origini cinquecentesche del trattato De tribus impostoribus, Bruniana 
& Campanelliana, 2010/1, 237–246; Uő., Christian Francken e la crisi intellettuale della Riforma = Christian 
Francken, Opere a stampa, a cura di Mario Biagioni, Roma, Edizione di storia e letteratura, 2014, 6–75.

Simon József

Christian Francken és Sárközi Bálint*

A radikális protestantizmus és a kripto-kálvinizmus viszonyához 

egy 1589-es heidelbergi nyomtatvány alapján



STUDIA LITTERARIA 2025/3–4    SZENCI MOLNÁR ALBERT ÉS A PEREGRINÁCIÓ

356

angol7 és francia8 nyelvű publikációkkal. Külön említést érdemel Francken nyomtatás-
ban megjelent műveinek új, 2014-ben megjelent kiadása Mario Biagioni szerkesztésé-
ben, melynek előszavát a kora újkori valláskritikai gondolkodás kutatásának nemzet-
közi tekintélye, Gianni Paganini jegyzi.9 2016-ban Biagioni a Brill kiadónál megjelent 
angol nyelvű monográfiájában Francken olyan nevek mellett kap külön nagy fejezetet, 
mint Giordano Bruno (1548–1600) vagy John Locke (1632–1704).10 Bár a jelen sorok 
szerzője meglehetősen erős kifogásokat fogalmazott meg a libertinizmus 16. századi 
előzményei és a radikális protestantizmus közötti összefüggést túl szorosra kötő Mario 
Biagioni értelmezéseivel kapcsolatban, mégis, a Franckenre irányuló kutatói érdeklő-
dést jól jelzi az a tény, hogy az olasz kutatóval folytatott vitánkat közlésre méltónak 
tartotta a kiváló Campanella-kutató Germana Ernst, a Bruniana & Campanelliana 
című folyóirat azóta sajnos elhunyt főszerkesztője.11

Francken 1552 körül protestáns családban született a Magdeburg melletti 
Gardelegenben, majd apja katolizálását követve a jezsuiták bécsi novíciátusában ta-
nul; már növendékként Arisztotelész logikai műveit oktatja.12 Meglehetősen kalan-
dos körülmények között elhagyja a jezsuitákat, majd különböző protestáns körök-
ben tűnik fel Lipcsében, Strassburgban, Baselben és Altdor�an, majd Boroszlóban 
Dudith András udvarában. Nyughatatlan felekezeti útkeresésének következő állo-
mása Lengyelország, ahol 1584-ben egyrészt publikálja Praecipuarum enumeratio 
causarum13 című művét, másrészt ugyanezen év márciusában nyilvános vitát foly-
tat Fausto Sozzinivel.14 E két mozzanat részletesebb elemzéséről lemondva annyit 
jegyzünk meg, hogy a forrásaink arról árulkodnak, hogy Francken 1583–84 körül 
az antitrinitarizmus nonadorantista szárnya felé érdeklődik. Az 1584-es publikáció 
voltaképpen a nonadorantista szentháromság-tagadás filozófiai programnyilatkoza-
tának tekinthető. 

7 Martin Mulsow, Dividualisation and Relational Authorship: from the Huguenot République des lettres 
to Practices of Clandestine Writing = Religious Individualisation: Historical Dimensions and Comparative 
Perspectives, ed. Martin Fuchs et al., Berlin–Boston, De Gruyter, 2020, 475–496.
8 Mario Biagioni, Christian Francken et la peur de l’athéisme: De la religion rationnelle au mythe de 
l’imposture, La Lettre Clandestine, 2023, 43–58.
9 Gianni Paganini, Premessa: Scetticismo e religione in Christian Francken = Francken, IX–XVI.
10 Mario Biagioni, 4e Radical Reformation and the Making of Modern Europe: A Lasting Heritage, Lei-
den, Brill, 2017, 108–134 (a Christian Francken and the Skepticism of the Sixteenth Century című fejezet).
11 József Simon, Metaphysical Certitude and Plurality of Religions: Christian Francken and the Problem of 
Philosophical Libertinism in Early Modern Eastern Europe, Bruniana & Campanelliana, 2013/1, 165–177; 
Mario Biagioni, Christian Francken Sceptical: a Reply to József Simon, Bruniana & Campanelliana, 2013/1, 
179–182.
12 Rövid életrajzi áttekintésem Szczucki összefoglalását követi, vö. Szczucki, Két 16. századi, passim.
13 Christian Francken, Praecipuarum enumeratio causarum, cur Christiani cum in multis religionis 
doctrinis mobiles sint […], [Krakkó], [Rodecki], [1584]; modern kiadása: Szczucki, W kręgu, 256–267; 
a kiadás beazonosításához vö. Uő., Két 16. századi, 101 és az ott hivatkozott irodalmakat.
14 Disputatio de adoratione Christi: habita inter Faustum Socinum et Christianum Francken […], Racoviae, 
Sternacius, 1618.



357

SIMON JÓZSEF    CHRISTIAN FRANCKEN ÉS SÁRKÖZI BÁLINT

1585-ös erdélyi tartózkodásának fő teljesítménye Epiktétosz Enchiridionjának ko-
lozsvári sajtó alá rendezése, kommentárokkal.15 1586 és 1588 között kevés adatunk 
van a biográfiát illetően, annyi bizonyos, hogy lengyel, cseh és felső-magyarországi 
helyszíneken bukkan fel Francken. 1589-től ismét Erdélyben találjuk, a kolozsvári 
antitrinitárius kollégium filozófiai előadójaként, ebbéli hivatásában Enyedi György 
(1555–1597) volt a felettese az intézmény rektoraként. Vannak adataink kettejük 
együttműködésére, de kooperációjuk bizonyosan meghaladta a rendelkezésünkre 
álló forrásokból kiolvasható mértéket;16 úgy tűnik, hogy kivételes szellemi potenci-
ál összpontosult ekkor a kollégiumban. 1591-ben a jezsuiták nyomására ismét, éle-
tében negyedszer is, visszatér a katolikus egyház kebelére Gyulafehérvárott, a teljes 
fejedelmi udvar jelenlétében. Az 1591 és 1593 közötti életrajzára vonatkozóan ismét 
kevés adatunk van, talán a küszöbön álló háború miatt hagyja el Erdélyt, és költözik 
Prágába, valószínűleg Anselm von Vels császári tanácsos pártfogoltjaként. 1598-ban 
Cesare Speciano (1539–1607) pápai nuncius kíséretében Milánóba megy, ahol az 
inkvizíció letartóztatja és bebörtönzi. Pere Rómában 1600. február 23-án, hat nappal 
Giordano Bruno máglyahalála után kezdődik. Annak oka, hogy a Szent Hivatal nem 
rótt ki rá oly mértékű büntetést, mint itáliai sorstársára, nemcsak annak köszönhe-
tő, hogy Francken talán nagyobb kompromisszumkészséget mutathatott Brunónál, 
hanem annak is, hogy a Hivatal előtt rejtve maradt Francken legradikálisabb művé-
nek létezése: a Disputatio inter 4eologum et Philosophum de incertitudine religionis 
Christianae című műé. A valamikor 1590 körül Erdélyben, valószínűleg Kolozs-
várt keletkezett mű egyetlen, 1594-ben készült másolatát Keserű Bálint fedezte fel 
Wroclawban;17 a szöveg Pirnát Antal és Keserű Bálint által készített átiratára támasz-
kodó modern kiadása és értelmezése18 arról tanúskodik, hogy Francken e Kolozsvárt 
írt szövege hallatlanul összetett filozófiatörténeti konstelláció eredménye. Vannak 
érvek amellett, hogy Francken műve fogalmazza meg az európai filozófiatörténet első 
teoretikus igényű ateista argumentációját – és ez az álláspont tartható akár a radikális 

15 Balázs Mihály, Új javaslat Christian Francken Epiktétosz-fordításának értelmezésére = Magyar sztoi-
kusok: Tanulmányok az újsztoicizmus magyarországi történetéről, szerk. Bene Sándor, Budapest, Gon-
dolat, 2024, 87–122; illetve Keserű Bálint, Epiktétos magyarul – a XVII. század elején, Acta Historiae 
Litterarum Hungaricarum, III, 1963, 3–25.
16 1593 decemberében Enyedi a híres kolozsvári Ms. U. 474-es kézirat (Enyedi-kódex) végén a Cseré-
nyi Mihály elleni polémiát azzal zárja, hogy bemásolja Francken néhány korábban megfogalmazott cá-
folatának néhány pontját Cserényi teológiai tézisei ellen. A másolatokat felvezető szövegrész egyfelől 
Enyedi feltétlen intellektuális tiszteletéről árulkodik, másfelől nyoma sincs annak, hogy Francken 1591-es 
gyulafehérvári katolizálása változtatott volna ezen. Vö. Enyedi György, Responsio Michaëlis Chereny de 
Balasfalva, Assertiones Scholasticas, de Sanctissima et Individua Trinitate, Academia Română Filiala Cluj-
Napoca, Sign. Ms. U. 474, 253–304 (a Francken-másolatok a 304–313. lapokra terjednek ki); valamint 
János Káldos, unter Mitw. von Mihály Balázs, Ungarländische Antitrinitarier, II, György Enyedi, Baden-
Baden, Körner, 1993, 103–105.
17 Vö. Keserű, Christian Franckens Tätigkeit.
18 Simon József, Die Religionsphilosophie Christian Franckens (1552–1610?): Atheismus und radikale 
Reformation im Frühneuzeitlichen Ostmitteleuropa, Wiesbaden, Harrassowitz, 2008. 



STUDIA LITTERARIA 2025/3–4    SZENCI MOLNÁR ALBERT ÉS A PEREGRINÁCIÓ

358

valláskritika 1980 és 2010 közöttre tehető kutatási eredményeinek tükrében is.19 En-
nek részletezése meghaladná jelen tanulmány kereteit. Bennünket ezúttal azonban 
egy másik Francken-mű érdekel.

Pirnát Antal az Irodalomtörténeti Közlemények 1983-as, Klaniczay Tibort 60. szüle-
tésnapja alkalmából köszöntő, összevont lapszámában publikálta Christian Francken 
egy ismeretlen munkája című tanulmányát.20 Pirnát célja az volt, hogy megtalálja két 
1590-es években keletkezett szombatos vitairat – melyek az RMKT kiadásának elő-
készületei során kerültek elő – polemikus célpontját. Az egyik vitairat Francken fent 
említett Disputatiójával polemizál,21 erre vonatkozóan Újlaki-Nagy Réka tanulmá-
nyait ajánlom az olvasó figyelmébe.22 A másik, a mózesi teremtéstörténet kritikájával 
szemben érvelő vitairat23 polemikus célpontjának címe Luigi Firpo kutatásai alap-
ján ismert volt,24 azonban magát a szöveget ekkor sikerült beazonosítania Pirnátnak. 
Utóbbi esetben ugyanis Francken Argumenta XXII in sacram Mosis historiam című 
szövegéről van szó, melyet Pirnát bravúros nyomozással lelt fel a híres heidelbergi 
kálvinista kontroverzteológus, Franciscus Junius (François du Jon, 1545–1602)25 mű-
veinek posztumusz 1613-as kiadásában.26

Junius 1589-ben adja ki a mózesi teremtéstörténettel foglalkozó művét27 egy füg-
gelékkel, melynek címe: Confutatio argumentorum XXII, quae olim a Simplicio in 
sacram Mosis historiam de Creatione fuerunt proposita […]28 (Ama 22 argumentum 

19 Simon József, Radical Atheism and Scholastic Rational 4eology in Christian Francken’s ’Disputatio’ (ca. 
1590) = Radical 4inking in the Middle Ages: Acts of the XVth International Congress of the SIEPM, Paris, 
22–26 August 2022, ed. Monica Brinzei et al., Paris, Brepols, 2025, 1129–1142.
20 Pirnát, Christian Francken.
21 E szöveg A Szentírás panaszolkodása címet viseli, kézirata az Árkosi-kódexben maradt fenn (Ms. U. 
1290, vö. 4e Manuscripts of the Unitarian College of Cluj/Kolozsvár in the Library of the Academy in 
Cluj-Napoca, ed. Bálint Keserű et al., Szeged, [JATE], 1997, 265); modern kiadása: Máté Györgyi, A 
Szentírás apológiája a szombatosok régi könyvében = Collectanea Tiburtiana: Tanulmányok Klaniczay 
Tibor tiszteletére, Szeged, [JATE], 1990, 189–207.
22 Újlaki-Nagy, Faith, Scripture és Uő., Szombatos vitairatok.
23 Mózes prófétának istentől származott bölcseségéről és Arisztotelésznek ez világi bölcseségéről és az embe-
reknek különb-különb okoskodásokról való írás = Régi magyar költők tára, XVII/5, Szombatos énekek, s. a. 
r. Varjas Béla, Budapest, Akadémiai, 1970, 513–518.
24 Luigi Firpo, Il vero autore di un celebre scritto antitrinitario: Christian Francken non Lelio Socino, 
Bollettino della Società di Studi Valdesi, 1958, 51–68.
25 Általában vö. Tobias Sarx, Franciscus Junius d. Ä. (1545–1602): Ein reformierter 4eologe im 
Spannungsfeld zwischen späthumanistischer Irenik und reformierter Konfessionalisierung, Göttingen, 
Vandenhoeck & Ruprecht, 2007. – Franciscus Junius 1590-es évekbeli szövegközléseinek az 1560-as évek 
végi antitrinitárius viták forrásaihoz való viszonyáról lásd Balázs Mihály, Az erdélyi antitrinitarizmus 
az 1560-as évek végén, Budapest, Akadémiai, 1988, 75–80.
26 Franciscus Junius, Opera 4eologica, Genf, Chouët, 1613, I, 99–120. 
27 Franciscus Junius, ΠΡΩΤΟΚΤΙΣΙΑ, seu creationis a Deo factae, et in ea prioris Adami ex creatione 
integri & ex lapsu corrupti, historia, [Heidelberg], [Commelinus], 1589.
28 A fenti műbe foglalt, új lapszámozással induló, 50 oldalnyi terjedelmű függelék teljes címe: Confutatio 
argumentorum XXII, quae olim a Simplicio in sacram Mosis historiam de Creatione fuerunt proposita, & 
hoc nostro seculo ab hominibus prophanis Atheisque recocta imperitis obtruduntur.



359

SIMON JÓZSEF    CHRISTIAN FRANCKEN ÉS SÁRKÖZI BÁLINT

cáfolata, melyeket hajdan Szimplikiosz fogalmazott meg Mózes szent teremtéstörté-
netével szemben). A függelék közli a Junius számára ismeretlen szerző által állítólag 
Szimplikiosz írásaiból merített 22 érvének teljes szövegét, majd azok cáfolatára vállal-
kozik. Mielőtt kitérnénk arra, hogy Junius miként kísérli meg a szerző beazonosítását 
más műveiben, idézzünk néhány mondatot a 22 argumentum közül az elsőből, Pirnát 
Antal fordításában:

A filozófusok első érve, amelyet Simplicius említ, a következő: Mózes a Ge-
nezis első fejezetében ékes szavakkal leírja, hogy a Nap a negyedik napon 
teremtetett. Csakhogy a nappalok oka a Nap. Miként előzte meg tehát há-
rom nap annak megteremtését? Mert azt mondani, hogy három nap múlt 
el, mielőtt megteremtették a Napot, annyi, mint azt állítani, hogy az okozat 
előbbi, mint az ok: a fiú megelőzte időben a tulajdon apját; olyan abszur-
dum, ami még a mesékben sem fordul elő.29 

A probléma – azaz a teremtéstörténet nappalok és éjszakák időszakaszaira való 
bontása már az égitest Nap negyedik napon történt megteremtése előtt – egyálta-
lán nem új keletű. Már a kappadókiai Nagy Szent Baszileiosz (329/30–379) is bőven 
foglalkozik a témával a mózesi teremtéstörténethez írt 2., 3. és 6., 378-ban lejegyzett 
homíliáiban.30 Szintén a kérdés terjedelmes tárgyalását olvashatjuk a filozófiai iro-
dalomban csak Grammaticusként ismert neoplatonistából keresztény gondolkodóvá 
lett Ioannész Philoponosz 550 körül keletkezett De opificio mundi című művében is.31 
A keresztény apologetika különböző filozófiai álláspontokról megfogalmazott alap-
vető megoldását veszi át Junius is az érv cáfolata során 1589-ben.32 Eszerint a fényt 
– és annak szoros összefüggését az őt hordozó elementáris tűz anyagi jellemzőivel 
– Isten már az első napon megteremtette; majd a sötétséggel időszakaszokat hozott 
létre, melyben a teremtés további menete lezajlik. A Napot mint a fény vehiculumát, 
instrumentális okát stb. csak a negyedik nappalon teremti meg Isten, ám ez egyálta-
lán nem jelent problémát, lévén, hogy a fény filozófiai szempontból nem a Nap égitest 
testétől, hanem a tűz elementáris anyagi jellemzőitől függ. Valószínűsíthető, hogy az 
érv megfogalmazásakor Francken is olyan hellénizmus kori vagy kortárs apologeti-
kai irodalomra támaszkodott,33 mely részletesen ismerteti a pogány keresztényellenes 

29 Pirnát, Christian Francken, 114. Itt és a következőekben Pirnát fordításait a latin eredeti mellőzésével 
idézem, utóbbiakra lásd Pirnát tanulmányát.
30 Vö. Nagy Szent Baszileiosz, In opificium sex dierum, Homilia VI. De generatione luminarium = Uő., 
Omnia […], quae ad nos extant, opera […], Basel, Froben, 1552, 6–18, 27–35.
31 Ioannész Philoponosz, In Cap. I. Geneseos, de mundi creatione libri septem, Viennae, Gelbhaar, 1630, 
66–74.
32 Junius, Confutatio, 3–7. 
33 A kortárs polemikus forrást megerősítheti, hogy már 1584-ben jezsuita forrásból idézi a neoplatonikus 
Proklosz (412–585) érvét a világ örökkévalósága mellett; Szczuczki, W kręgu, 259–260; vö. Benedict 
Pereira, De communibus omnium rerum naturalium principiis & affectionibus libri quindecim, Roma, 
Tramezinus, 1576, 468–469. 



STUDIA LITTERARIA 2025/3–4    SZENCI MOLNÁR ALBERT ÉS A PEREGRINÁCIÓ

360

álláspontot. Eddigi forráskritikai vizsgálataim alapján ugyanis Francken explicit 
hivatkozása ellenére sem Szimplikiosztól, a 6. századi neoplatonikus Arisztotelész-
kommentátortól veszi át a teremtéstörténet ellen szóló első argumentumot. 

Nos, Franciscus Junius feltűnő módon nem jelöli meg az általa közreadott mű 
szerzőjét 1589-ben, noha már az egész teremtéstörténet-magyarázatát bevezető, Rá-
kóczi Zsigmondnak címzett ajánlásban egyértelművé teszi véleményét az általa kö-
zölt szövegre vonatkozóan: 

Azután pedig, mivel a Sátán, akinek egy bizonyos denevér szolgája egyné-
hány esztendeje kiindult, hogy a sötétségben körülrepkedje a hatalmasok 
házait, és hogy lerontsa az erőtlenek hitét, főként azon a vidéken [scil. Észak-
Magyarországon – S. J.] igyekszik a Szentírás igazságát megrendíteni, csatol-
tam még előbbi iratomhoz ugyane tárgyról egy kis könyvecskét, amelyben 
előadom ennek Simpliciusból és a filozófusok söpredékétől merített argu-
mentumait, és szembe helyezem azokkal az Isten igéjéből és annak helyes 
értelmezéséből merített szent válaszokat az isteni igazság megvilágítására.34

A mű további elemzése helyett forduljunk immár ahhoz a kérdéshez, hogy Junius mi-
ként azonosítja be Franckent mint az Argumenta XXII szerzőjét, miközben az általa 
közölt szöveg nem tünteti fel szerzőként a német gondolkodót. Pirnát Junius három, 
1590 és 1592 között kiadott művére hivatkozik, amelyekben a kálvinista teológus a 
lengyel és litván területeken terjedő antitrinitárius munkák cáfolatát nyújtja.35 Az 
1590-ben publikált első mű ajánlásában még csak sejtésként fogalmazza meg, hogy a 
Praecipuarum enumeratio causarum című, Krakkóban megjelent Francken-mű szer-
zője azonos az Argumenta XXII című, szerzőjét fel nem tüntető szöveg alkotójával.36 
Egy évvel később, 1591-ben Junius a II. defensio előszavában is bőségesen értekezik az 
első defensio megírásának körülményeiről, majd Francken Praecipuarum enumeratio 
causarum című művével kapcsolatban a következőt jegyzi meg az 1591-es kiadvány-
ban: „Bizonyosan megtudtam, hogy szükségképpen ugyanaz okádta ki magából Mó-
zes és a teremtéstörténet ellen azokat az argumentumokat, amelyeket két évvel ezelőtt 
megcáfoltam, mint aki ennek a mocskos és istentelen könyvecskének is a szerzője”.37

34 Pirnát, Christian Francken, 109. (Pirnát Antal fordítása.)
35 Franciscus Junius, Defensio catholicae doctrinae de s. trinitate personarum in unitate essentiae Dei 
[…], I–III, Heidelberg, Comelinus, 1590–1592. – Jelen tanulmány keretei között nem térhetünk ki arra 
a filológiai problémára, hogy Junius e műveiben Francken nevének említése nélkül ír a Praecipuarum 
enumeratio causarum szerzőjéről, miközben az 1584-es krakkói nyomtatvány címoldala kifejezetten 
feltünteti a német filozófus nevét. Pirnát mindenesetre anonim nyomtatványnak tartja az 1584-es kiad-
ványt, vö. Pirnát, Christian Francken, 108.
36 Az ezen a ponton nyilvánvalóan felmerülő kérdést, hogy miként kerülhetett Juniushoz az Argumenta 
XXII anonim kézirata, tanulmányom második felében tárgyalom. 
37 Pirnát, Christian Francken, 108. (Pirnát Antal fordítása.)



361

SIMON JÓZSEF    CHRISTIAN FRANCKEN ÉS SÁRKÖZI BÁLINT

Úgy tűnik tehát, hogy Junius fokozatosan azonosítja be az Argumenta XXII szerzőjét 
az 1590-es és 1591-es évek során publikált antitrinitarizmus-ellenes szövegeinek elő-
szavaiban, jóllehet soha nem említi név szerint Christian Franckent. Ahogy arra Junius 
is felhívja olvasói figyelmét, a két szöveg – azaz a 22 szimplikioszi argumentum és a 
Praecipuarum enumeratio causarum – tartalma meglehetősen különbözik, ezek alap-
ján egyáltalán nem világos az összefüggés; talán ezért is hezitál pontosan megnevez-
ni Franckent, akinek neve szerepel a lengyelországi nyomtatvány címoldalán. Míg az 
1584-es Francken-mű talán a skolasztikus filozófia módszereit tűnik ötvözni a radikális 
protestantizmus kulturális attitűdjével, addig a 22 argumentum kifejezetten a hellén-
izmus kori platonista kereszténységkritika forrásait használja a kozmológia területén, 
mellőzve a szentháromságtani spekulációk, illetve a János-evangélium prológusának 
klasszikus antitrinitárius témáit. Bár a radikális valláskritikai attitűd mindkét művet 
jellemzi, módszerében és tartalmában meglehetősen távol állnak egymástól az argu-
mentációk. Másként fogalmazva – és megerősítve Pirnát sejtését –, Juniusnak minden 
bizonnyal személyes információi voltak a felső-magyarországi intellektuális helyzetről 
az 1580-as évek végén. Ezen információk forrását valószínűleg a heidelbergi egyetem 
ama magyar peregrinusai között kell keresnünk, akiknek külföldi tanulmányát annak 
a Rákóczi Zsigmondnak a támogatása tette lehetővé, és akinek Junius a 22 pszeudo-
szimplikioszi argumentumot tartalmazó nyomtatványt ajánlja 1589 márciusában. 

Sárközi Bálint

Pirnát a saját bevallása szerint a Debreceni Református Kollégium Nagykönyvtárában 
jutott hozzá Junius teológiai traktátusainak 1613-ban Gen�en kiadott gyűjteményé-
hez.38 Ma azonban különböző portálokon, például a Post-Reformation Digital Library 
honlapján is hozzáférhető az 1589-es kiadás. Az eredeti heidelbergi kiadás kézhez – 
illetve képernyőre – vétele fontos további információkkal szolgál számunkra. A 22 
argumentum és azok Junius-féle cáfolatai után ugyanis egy tíz disztichonból álló üd-
vözlő verset olvashatunk „a nagylelkű hős, Rákóczi Zsigmondhoz, saját mecénásához” 
(Ad magnanimum heroem Sigismundum Rakoczium, Moecenantem suum). A szöveget 
Valentinus Sarkozius Ungarus, azaz a magyar Sárközi Bálint jegyzi. Pirnát forrása, 
Junius műveinek 1613-as genfi összkiadása érthető módon elhagyja Sárközi verssorait.39 

Sárközi Bálintról Szabó András kutatásai alapján40 tudjuk, hogy 1587 októberé-
ben iratkozik be a wittenbergi egyetemre Rákóczi Zsigmond alumnusaként, majd 

38 Vö. a 26. jegyzettel!
39 Az üdvözlő költemény szövegének közlésétől eltekinthetünk azzal a megjegyzéssel, hogy Sárközi sorai 
kifejezetten utalnak a verset megelőző szövegre, amint arról a következő részlet árulkodik: „Fusius haec 
docto percenset Iunius ore; / Hoc tibi qui merito iure dictavit opus” (Bővebben veszi mindezt számba 
tudós nyelvezettel Iunius, / aki e művet joggal ajánlotta neked).
40 Johann Jacob Grynaeus magyar kapcsolatai, szerk. Szabó András, Szeged, JATE, 1989, 119–123; Uő., 
Coetus Ungaricus: A wittenbergi magyar diáktársaság, 1555–1613, Budapest, Balassi, 2017, 216–217.



STUDIA LITTERARIA 2025/3–4    SZENCI MOLNÁR ALBERT ÉS A PEREGRINÁCIÓ

362

1588. november elsején immatrikulál Heidelberg egyetemén. 1591-ben már biztosan 
az egri kollégium rektora, ettől kezdve azonban szem elől veszítjük alakját. Ismerjük 
három levelét Johann Jacob Grynaeushoz, valamint a wittenbergi magyar társaság 
előtt előadott filozófiai szónoklatának nyomtatott verzióját A világegyetem első elve 
elgondolásának módjáról.41 

Az 1589-ben Heidelbergben, az Argumenta XII szövegközlése után Junius művé-
nek zárásaként nyomtatott szöveg nagyban valószínűsíti, hogy Junius számára Sárközi 
közvetítette ki a mózesi teremtéstan bírálatát tartalmazó értekezést, minden bizonnyal 
kéziratos formában. Ez az adat azonban sokkal nagyobb jelentőséggel bír a kora újkori 
magyar eszmetörténet számára annál a puszta megállapításnál, hogy a 22 argumentum 
esetleg már Sárközi útipoggyászában lehetett akkor is, amikor elindult a wittenbergi 
egyetemre (az sem zárható ki persze, hogy időközben küldték utána). Ugyanis Sárközi 
wittenbergi szónoklatában a korszak egyik kiemelkedő filozófiai kísérletét kell tisztel-
nünk, legalább is a kora újkori magyar eszmetörténet szempontjából. A Marsilio Ficino 
(1433–1499) különböző műveinek parafrázisai között kifejtett metafizikai koncepcióba 
Sárközi nem habozik beilleszteni Giordano Bruno (1548–1600) bizonyos szövegrészle-
teit.42 Arról a Giordano Brunóról van szó, aki életében egyetlen alkalommal kap egye-
temi katedrát, mégpedig Wittenbergben 1586 ősze és 1588 tavasza között,43 abban az 
időszakban tehát, amelyre a wittenbergi magyar coetus virágkorát tesszük. Azon túlme-
nően, hogy Bruno wittenbergi korszakát megelőző publikációinak jelenléte Sárközinél 
filológiai tény, az itáliai gondolkodó wittenbergi előadásanyagát is bedolgozta a Forgách 
Mihály (1569–1603) vezette magyar társaság jelenlétében előadott szónoklatba. Sárkö-
zi filozófiai teljesítményének érzékeltetésére ezúttal csupán egyetlen mondatot idézek, 
melyben a magyar szerző a Bruno által is osztott szinkretikus filozófiaeszmény jegyé-
ben az arisztotelészi „első mozgató”-érvet levezető kozmológiai-metafizikai tárgyalást 
is bevonja a szónoklatába a Metafizika 12. könyvéből: 

Mert (hogy egy hasonlattal világítsam meg a dolgot) nem más a helyzet a 
világokkal, amelyek, noha változatosságuknak megfelelően változatos fel-
tételeket, sőt gyakran ellentétes elveket vesznek fel, mégis kinyilvánítják, 

41 Sárközi Bálint, Oratio de modo considerationis primi principii ex natura & dispositione universi: 
Quatenus videlicet congruere & cum ipsa revelatione possit, Wittenberg, Crato, 1588. Vö. Simon József, 
Sárközi Bálint a világelvről = Janus Pannonius, Vitéz János és a humanista hagyomány továbbélése (1450–
1630), szerk. Szilágyi Emőke Rita, Bajáki Rita, Budapest, Reciti, 2023, 263–276; valamint Uő., Between 
Ficino and Bruno: Bálint Sárközi’s Wittenberg Oration from 1588, Bruniana & Campanelliana, 2023/2, 
413–431. 
42 E téma részletes filológiai elemzését lásd tanulmányomban: Simon, Between Ficino and Bruno.
43 A wittenbergi korszak értékelése rendkívül összetett a Bruno-filológiában, a releváns publikációk közül 
a következőkre hívom fel a figyelmet: Giordano Bruno in Wittenberg 1586–1588: Aristoteles, Raimundus 
Lullus, Astronomie, ed. �omas Leinkauf, Pisa–Roma, Istituti editoriali e poligrafici internazionali, 
2004; valamint Valentina Lepri, Giordano Bruno Teacher at Wittenberg and the Rar. 51, Archiwum 
Historii Filozofii i Myśli Społecznej, 2012, 83–94.



363

SIMON JÓZSEF    CHRISTIAN FRANCKEN ÉS SÁRKÖZI BÁLINT

hogy minden létezésnek csak egyetlen rendje, valamint egyetlen szerzője 
és princípiuma van; nem másként van ez, mondom, mint egy hadseregben, 
ahol különböző rendek vannak, de csak egyetlen vezér és parancsnok, vagy 
mint egy háztartásban és családban, ahol egyetlen családfőt ismernek el és 
szolgálnak.44

Az idézetben nem a világ és a világok (naprendszerek? antik égövek?) egyetlen alap-
elvre történő visszavezetésének gondolatára kell felfigyelnünk, hanem arra a megfo-
galmazásra, hogy a világok „változatosságuknak megfelelően változatos, sőt gyakran 
ellentétes feltételeket vesznek fel”. Az égövek számának klasszikus, az első mozgatatlan 
mozgató-tárgyalást levezető arisztotelészi témáját felváltja a különböző világok vég-
telen változatosságának gondolata, és ez a végtelen változatosság lesz visszavezetve 
egyetlen elvre – talán a brunói monizmus hatása alatt. Sárközi filozófiai szinkretiz-
musa tehát nemcsak a ficinói platonista kozmológia, hanem az arisztotelészi világkép 
felől is kísérletet tesz a brunói kozmológia irányába történő nyitásra. 

Sárközi intellektuális teljesítményének megítélése érdekében meg kell jegyeznünk, 
hogy a nála látható Bruno-recepció talán nem csak a magyar eszmetörténet számára 
bír kimagasló jelentőséggel. Egyre inkább úgy tűnik, hogy nincs ismeretünk jelenleg 
ilyen típusú kortárs német befogadásról a wittenbergi korszakban, ami azt eredménye-
zi, hogy a teljes Bruno-filológia jelenlegi állása szerint méltán helyezhetjük Sárközi kí-
sérletét Bruno angliai recepciója mellé az 1580–90-es években, melyet a nolai filozófus 
sikerületlen oxfordi kalandja vált ki.45 Sárközi kimagasló intellektuális teljesítményét 
mutatja egyfelől az, hogy alig érkezik meg 1587 őszén Wittenbergbe, a következő év au-
gusztusában már kész filozófiai traktátust publikál a Bruno wittenbergi műveit is kiadó 
Zacharias Kra�nál. Másfelől Bruno 1587–88-ban még nem az európai felvilágosodás 
ama mártírja, melyet nagyjából a 18. századi német filozófiatörténeti összefoglalások46 
és egyéb reflexiók hoznak létre és örökítenek tovább a német klasszikus idealizmus és 
az egész európai modernitás kulturális identitása számára. Egészen kifinomult és expli-
cit filozófiai ízléssel kell számolnunk akkor, amikor Sárközi Brunót választja ki mintájá-
ul wittenbergi oktatói közül. Mindez annak fényében bír különös jelentőséggel, hogy a 
wittenbergi magyar hallgatókra jellemző kriptokálvinista orientációval szemben Bruno 
helyi pártfogói kifejezetten a lutheri ortodoxia szárnyához tartoztak.

44 „Haud aliter enim (ut similitudine rem declarem) haec universa, licet pro eorum varietate varias 
suscipere videantur conditiones, imo saepe rationes contrarias, non inquam aliter unum ordinem, & 
deinceps unum authorem, & principium omnis subsistentiae agnoscunt, quam exercitus aliquis, in quo 
diversi sunt ordines, unum principem sive ducem, tota domus totaque familia unum patrem familias 
observat & recognoscit.” Sárközi, Oratio, 13. – A hadsereg és a háztartás metaforáinak forrása: Ariszto-
telész, Metafizika, 1075a14-15 és 1075a19-21.
45 Vö. Andrew D. Weiner, Expelling the Beast: Bruno’s Adventures in England, Modern Philology, 1980/1, 
1–13.
46 Lásd például Leo Catana, 4e Exposition of Bruno in Brucker’s “Historia Critica philosophiae”, 
Bruniana & Campanelliana, 2006/2, 537–545.



STUDIA LITTERARIA 2025/3–4    SZENCI MOLNÁR ALBERT ÉS A PEREGRINÁCIÓ

364

Néhány tanulság

Ott tartunk tehát, hogy van egy besorolhatatlan szabadgondolkodónk, Christian 
Francken, aki épp Szokoli Miklós kisvárdai udvarában tartózkodik a szikszói csatától 
és Rákóczi Zsigmond nevétől hangos 1588-as év őszén, akkor, amikor Sárközi Bálint 
beiratkozik a heidelbergi egyetemre, poggyászában a Francken nevével el nem látott 
Argumenta XXII kéziratával, amelyet hamarosan átnyújt Franciscus Juniusnak, a kor hí-
res kálvinista kontroverzteológusának, aki elkészíti a mű cáfolatát, és az eredeti szöveg-
gel együtt kiadja 1589 tavaszán, akkor tehát, amikor Francken életében immár második 
alkalommal is megkezdi filozófiai lektori tevékenységét a kolozsvári antitrinitárius kol-
légiumban. Kultúrpolitikai és konfesszionális szempontból Sárközi és Francken között 
éles határvonal húzható. Míg Francken számára még az antitrinitarizmus Sozzini által 
képviselt válfaja sem volt elfogadható, addig Sárközi nyíltan a heidelbergi katekizmus 
határain belül definiálja önnön felekezeti hovatartozását – és teszi ezt a legkifinomul-
tabb eszközökkel. Csak egy példa ez utóbbi eljárására: Oratiójának Rákóczi Zsigmond-
hoz címzett ajánlásában a Platóntól vett idézeteket nem annak a Ficinónak a fordítá-
sa47 szerint idézi latinul, akinek műveit szinte az utolsó betűig ismeri, hanem a nyíltan 
kálvinista kultúrpolitikai pozíciókat érvényesítő és pedagógiai célokat megfogalmazó 
1578-as, Jean de Serres-féle fordításból veszi.48 Amikor Francken a hellénizmus kori ke-
resztényellenes újplatonizmus szövegeit eleveníti fel a mózesi teremtéstannal szemben, 
akkor egy nyilván már meghaladott kozmológiai álláspont felől kritizálja a keresztény 
kozmogóniát. Francken filozófiai szempontból metafizikai beállítottságú, a kinyilat-
koztatás kozmológiai jellegű kritikája nem mutat olyan mértékben modern elemeket, 
mint amilyeneket Sárközinél figyelhetünk meg, aki persze gondosan ügyel arra, hogy 
ne kerüljön konfliktusba a kor kálvinista főáramával. Amennyiben Franckennél a me-
tafizikai radikalitást értékeljük – nyilvánuljon meg az akár egy nonadorantista teoló-
giával kompatibilis racionális istentanként, amint azt a Sozzinival történt konfliktus és 
az Enumeratio mutatja 1584-ben, vagy akár a filozófiai istenérvek cáfolataként, mint az 
1590 körül keletkezett Disputatióban –, és szemet hunyunk kozmológiai archaizmu-
sai felett; akkor, megfordítva, Sárközinél annak felismerését tarthatjuk nagyra, hogy a 
platonista abszolútum végtelen instanciációinak gondolatát képes elmozdítani a világ 
Bruno-féle végtelenségének irányába, miközben szövegalkotó stratégiája mindvégig 
szigorúan a kálvinista ortodoxiához történő ragaszkodás jegyében működik. Nem biz-
tos, hogy e második teljesítmény elmarad az előzőtől. 

Nem tudjuk, hogy Sárközi miként vélekedett Francken valláskritikai gondolatai-
ról, miközben bizonyosra vehetjük, hogy nem olvasatlanul vitte magával Wittenberg-
be, majd tovább Heidelbergbe azokat. Másfelől nincs jogunk megkérdőjelezni Sárközi 

47 Sárközi számos 16. századi kiadásra támaszkodhatott volna, például Omnia divini Platonis opera 
tralatione Marsilii Ficini […], Basel, Froben, 1551.
48 Platonis opera quae extant omnia: Ex nove Ioannis Serrani interpretatione […]. Henr. Stephani […] 
multorum contextus Graeci emendatio, Genf, Stephanus, 1578.



365

SIMON JÓZSEF    CHRISTIAN FRANCKEN ÉS SÁRKÖZI BÁLINT

kálvinista kulturális öndefinícióját akkor sem, ha bizonyára érzékelte azokat a filozófiai 
feszültségeket, melyek a Junius-féle Francken-cáfolatok és saját, Ficino és Bruno közé 
pozicionálható filozófiai álláspontja között feszültek. Egyetlen tanulságot mindenképp 
leszűrhetünk: a 16. század utolsó két évtizedének magyar gondolkodóit jellemző vallási-
konfesszionális útkeresés hallatlan színes értelmiségi világot tár fel számunkra; e világot 
sokkal inkább jellemzi az adott felekezeti keretek szabad kezelésmódja, semmint a mo-
dernitáshoz vezető út – nyilván utólagosan megkonstruált – monolitikus jellege. 

Végül egy biográfiai jellegű epilógus. Franckent 1598-as, Milánóban történt letar-
tóztatása után, 1599 decemberében szállítják át az inkvizíció római börtönébe.49 Ró-
mában, e szerencsétlen körülmények közepette, talán megismerkedhetett Giordano 
Brunóval, ez utóbbi életének 1600. február 17-ig tartó, utolsó heteiben. Mindenesetre 
Francken valószínűleg nem volt annak tudatában, hogy rabtársának egykori lelkes tanít-
ványa volt az, akinek közvetítésével saját – 1588–89 körül, a mózesi teremtéstörténettel 
szemben megfogalmazott – értekezése kiadásra került mintegy tizenegy évvel korábban 
Heidelbergben. 

Simon József
habilitált egyetemi docens

Szegedi Tudományegyetem BTK, Filozófia Tanszék
simon.jozsef@szte.hu

Christian Francken and Bálint Sárközi

Abstract: In 1589, the Calvinist Franciscus Junius published Christian Francken’s Argumenta 
XXII in Heidelberg for polemic purposes. �e paper attempts to clarify the circumstances 
under which the manuscript of Francken’s work, probably written in Hungary, was transmitted 
to the Heidelberg theologian. A new philological data strongly suggests that Bálint Sárközi, 
an alumnus of Zsigmond Rákóczi, played a crucial role in this mediation. Sárközi’s person, a 
Calvinist with an exceptional philosophical education, enables us to raise certain questions 
about the philosophical orientation of Calvinist as well as radical Protestant authors in the 
Late Renaissance period of Hungary.

Keywords: Radical Protestantism, Calvinist Orthodoxy, philosophy of nature, Giordano Bruno

Open Access: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

49 Szczucki, Két 16. századi, 120–123; vö. Molnár Antal, Az inkvizíció börtönében = Redite ad cor: Ta-
nulmányok Sahin-Tóth Péter emlékére, szerk. Krász Lilla, Oborni Teréz, Budapest, ELTE Eötvös, 2008, 
485–497; valamint legújabban Uő., Un filosofo in prigione: Christian Francken e l’Inquisizione romana 
(1598–1610?) = L’Inquisizione Romana nuove ricerche nuove prospettive – Studi per Agostino Borromeo, ed. 
Patrick Descourtieux et al., Città del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2025, 139–155.


